FONCTIONS DU SURREALISME
BY

IULIAN TOMA

MICHEL FOUCAULT, « DITS ET ECRITS »
SUR LE SURREALISME

Abstract: Through a transversal reading of Michel Foucault’s corpus, this article investigates the
marginal, yet meaningful role played by Surrealism in his reflections on modern writing practices. By
contextualizing and comparing the various remarks made by the philosopher over several decades, it
brings to light an ambivalent dialogue with André Breton and the movement he led.

Keywords: Michel Foucault, Surrealism, Experience, Literature, Language.

[J]e pense a tous ceux qui ont invoqué a 'horizon de leur langage

l'incendie prometteur de la folie, comme les surréalistes | ... ].
Michel Foucault, « La littérature et la folie » (Fruchaud,
Lorenzini, Revel 2019, 116)

Les écrits de Michel Foucault, ceux du début des années 1960 particuliérement, de
méme que certains de ses entretiens et quelques-unes de ses conférences témoignent
d’un intérét porté a la littérature, aux ceuvres de la modernité essentiellement, auquel
nombre d’études et d’entreprises éditoriales ont été consacrées. Des contributions a des
volumes collectifs et articles comme ceux de Philippe Sabot (2003), Fabienne Brugére
(2003), Frédéric Gros (2004), Roberto Nigro (2004), Judith Revel (2004), Nathalie
Piégay-Gros (2004), Daniel Liotta (2010), Pierre Macherey (2011), Arianna Sforzini
(2014), Laurent Jenny (2016), Simon During (2018), Javier de la Higuera Espin (2020),
Philippe Jousset (2022) ou Azucena G. Blanco (2023 ), des essais comme ceux de Simon
During (1992), Roberto Machado (1999) ou Jean-Frangois Favreau (2012), des
ouvrages collectifs comme Michel Foucault y la literatura : teoria, vida, politica (2023) et
d’éditions accompagnées d’études introductives comme Michel Foucault. La grande
étrangére (2013) et Michel Foucault. Folie, langage, littérature (2019) ont amplement
cerné la réflexion du philosophe sur la création littéraire.

Cet ensemble considérable de travaux portant sur les commentaires de Foucault sur
la littérature, non exhaustif, explore un corpus ot les noms de Sade, Hélderlin, Nerval,
Brisset, Artaud, Roussel, Bataille, Klossowski, Blanchot occupent une place privilégiée.
Ce corpus s’étend, chronologiquement, de 1954 4 1984 ; de 'ample « Introduction » a
I'essai Le Réve et 'existence de Ludwig Binswanger parsemée de références a Shakespeare,

131
CoSMo )  Comparative Studies in Modernism n. 27 (Fall) « 2025



FOCUS I. TOMA + Michel Foucault, « Dits et écrits » sur le

surréalisme

Novalis, René Char a I'entretien sur Roussel intitulé « Archéologie d’une passion ». Ces
deux extrémités sont significatives aussi d’'un autre point de vue: elles évoquent,
incidemment certes, le mouvement surréaliste, trés peu présent en général dans les
propos de Foucault sur la littérature, et presque toujours de maniere accessoire. On
dénombre a dire vrai moins de dix textes, discours et dialogues du philosophe ot il en est
question. Pourtant, on aurait tort de penser que sa lecture du surréalisme manque du
développement nécessaire pour mériter de figurer sur la carte de la réception du
mouvement. Les distinctions et les associations qu’il opére, souvent provocatrices ou
inattendues, parfois ambigués, conférent a ses analyses une densité qui nécessite, pour
étre mieux saisies, une mise en perspective rigoureuse. Pour ce faire, il simpose de
préciser dés I'abord que le regard porté par Foucault sur le surréalisme a déja été exploré
par Georges Sebbag qui lui a consacré un des quatorze chapitres de son essai Foucault
Deleuze. Nouvelles impressions du surréalisme (2015). Le parcours chronologique effectué
par Sebbag rappelle quelques-unes des étapes de la lecture foucaldienne du surréalisme,
mais s’avere tributaire de I'intention discutable de son auteur de faire du surréalisme rien
de moins qu'une des sources de la pensée de Foucault. Dans son compte rendu de I'essai
de Sebbag, Emilie Frémond (2015) doute 4 juste titre que le but de « montrer comment
Foucault, par 'hommage qu'il rend au surréalisme, [ ... ] marche [ ...] sur les traces du
surréalisme » soit atteint. Que Foucault cite dans la premiére préface de son Histoire de
la folie Bonnefoy et Char, qualifiés par Sebbag d’« ardents surréalistes » (Sebbag 2015,
209), cela ne saurait suffire pour placer son travail dans cette descendance. Si certains
rapprochements opérés par Sebbag peuvent paraitre forcés et que les développements
sur Bataille et Blanchot occupent une place démesurée dans 'économie du chapitre, son
mérite d’avoir circonscrit, ne serait-ce que partiellement, la présence du surréalisme dans
I'ceuvre de Foucault est incontestable. Mais pour avoir une image aussi compléte que
possible de cette présence il est nécessaire d’amplifier ce que les apports de Sebbag et de
Penot-Lacassagne ont déja mis en évidence.

L'« infracassable noyau de nuit »

C’est par une formule empruntée & André Breton, « I'infracassable noyau de nuit »,
que débute, chronologiquement parlant, le dialogue de Foucault avec le surréalisme.
Citée en 1954 dans '« Introduction » a I'essai Le Réve et I'existence de Binswanger et
réutilisée ultérieurement par le philosophe', mais jamais attribuée explicitement a son

! Notamment, en 1960, comme le signale G. Sebbag (2015, 245), dans une lettre envoyée a son ami Rolf
Italiaander, en 1966, dans « Un nageur entre deux mots », un entretien accordé a Claude Bonnefoy pour
la revue Arts & loisirs (le numéro 54 de la revue dirigée par André Parinaud regroupe un ensemble de

132
CoSMo )  Comparative Studies in Modernism n. 27 (Fall) « 2025



FOCUS I. TOMA + Michel Foucault, « Dits et écrits » sur le

surréalisme

auteur, cette formule apparait chez Breton dans la conclusion de I’« Introduction » qu’il
rédige pour 'édition de 1933 des Contes bizarres d’Arnim. Le surréaliste y écrit : « De
nos jours, le monde sexuel, en dépit des sondages entre tous mémorables que, dans
I'époque moderne, y auront opérés Sade et Freud, n’a pas, que je sache, cessé d’opposer
a notre volonté de pénétration de I'univers son infracassable noyau de nuit. » (Breton
1992, 359) Et Breton, en 1952, de reprendre sa propre phrase dans le fameux entretien
radiophonique avec André Parinaud. C’est probablement cet entretien, vue la proximité
temporelle, que Foucault a a I'esprit lorsqu’il rédige son « Introduction ». Mais il faut
souligner que tandis que chez Breton le mystére que désigne « I'infracassable noyau de
nuit » caractérise strictement le comportement érotique, chez Foucault il est extrapolé
et s'applique «au réve, a la sexualité et & la mort» (Sebbag 2015, 247). A cet
enchainement on devrait ajouter I'imagination, liée a I'onirique « comme a son origine
et & sa vérité » (Foucault 1994i, 118), résistant donc, lorsqu’elle s’exerce librement, de
méme que le réve qui la nourrit, a la quéte rationaliste d’intelligibilité. S’appropriant de
maniére désinvolte I'expression de Breton, s’interdisant par ailleurs de citer le nom de
son auteur, Foucault, alors méme qu’il reconnait la force évocatrice de cette image qui
nomme le caractére insondable de certaines de nos expériences, semble veiller — quelle
autre hypothése serait plus judicieuse ? — a ce que sa pensée demeure inassimilable a
I'héritage surréaliste.

Lire Roussel

Un autre moment constitutif du dialogue de Foucault avec le surréalisme est marqué
par la critique qu’il adresse a la lecture proposée par Breton de 'écriture si particuliére de
Raymond Roussel. Dans « Fronton-virage », un texte rédigé en guise d’introduction a
V'essai Une étude sur Raymond Roussel (1953) de Jean Ferry, texte paru d’abord, en 1948,
dans le numéro S de la revue Les Cahiers de la Pléiade, Breton, sans prétendre « formuler
une hypothése objectivement recevable » (Breton 1999, 850), avance la thése, « pour
aventureuse qu’elle puisse passer » (ibid., 851), que le secret de 'ceuvre de Roussel
repose sur le symbolisme alchimique. Dans ce texte ou les références & Fulcanelli
abondent, Breton se demande s’il n’est pas « tentant d’admettre que Roussel obéit, en
qualité d’adepte, a un mot d’ordre imprescriptible, ou bien qu’il transpose ce mot d’ordre
d’un domaine & un autre comme Rimbaud en avait esquissé le geste dans “Alchimie du
verbe” [ ...] » (ibid.). Peu convaincu par la conclusion de Breton — « On voudrait bien :
les choses en seraient étrangement simplifiées [ ...] » (Foucault 1994h, 209), écrit-il
avec malice — Foucault propose une lecture bien différente de 'ceuvre de Roussel,

textes rendant hommage a Breton), et, en 1963, dans « Préface a la transgression », texte publié dans
Critique dont le numéro 195-196 accueille des contributions rendant hommage a Bataille.

133
CoSMo )  Comparative Studies in Modernism n. 27 (Fall) « 2025



FOCUS I. TOMA + Michel Foucault, « Dits et écrits » sur le

surréalisme

fagonnée par 'avénement de I'écriture fluide et irréductible apportée par le Nouveau
roman :

L’énigme de Roussel, c’est que chaque élément de son langage soit pris dans une série non
dénombrable de configurations éventuelles. Secret beaucoup plus manifeste, mais beaucoup plus
difficile que celui suggéré par Breton : il ne réside pas dans une ruse du sens ou dans le jeu des
dévoilements, mais dans [ ...] la certitude que plusieurs constructions peuvent articuler le méme
texte, autorisant des systémes de lecture incompatibles mais tous possibles [ ... ]. (ibid., 211)

« On comprend bien », poursuit-il sa critique, « pourquoi Breton et d’autres aprés lui
ont percu dans 'ceuvre de Roussel comme une obsession du caché, de l'invisible, du
reculé. » (Foucault 1963, 155-156) En réalité, cette ceuvre ne connaitrait pas la
séparation surface/profondeur ou visible/invisible, son sens, qui ne réverbérerait pas au-
dela du langage lui-méme, s’avérant incompatible avec une lecture de type décryptage.
Elle ne révélerait rien d’autre que les virtualités du langage, I'horizon infini du signe
linguistique.

Foucault, qui ne rate pas une occasion pour contraster sa propre lecture de Roussel
et celle pratiquée par Breton, distingue ainsi entre deux moments qui structurent la
réception des écrits de Roussel. Sur la 4° de couverture de son Raymond Roussel, par
exemple, on peut lire :

Alalumiére du nouveau roman, 'ombre de Raymond Roussel n’a cessé de grandir. [ ... ] Cethomme
absolument secret [ ... ] a couvert d’'un langage tendu, mat et inlassablement méticuleux, un espace
ou notre littérature n’a pas fini de se déployer.

[...]Breton, et d’autres, ont pensé que Roussel était un initié. [ ... ] Mais peut-étre le seul métal qu'il
forgeait était-il le langage lui-méme. (1963)

L’idée que le Nouveau roman a contribué a la redécouverte de Roussel est réitérée
un an plus tard dans le contexte de la réédition de son ceuvre par Jean-Jacques Pauvert :

Il a fallu les Biffures de Leiris, il a fallu Robbe-Grillet et Butor pour que nous devienne perceptible
I'insistance de cette voix qui avait paru aux surréalistes déja si étrange et si proche. Mais elle nous
revient, a nous, bien différente de ce qu’elle était pour Breton quand il composait I'’Anthologie de
I'humour noir. (Foucault 1994d, 421)

Enfin, vingt ans apreés la parution de I'essai de Foucault, la these de la double réception
de Roussel refait surface dans ses commentaires :

Il [Roussel] n’a trouvé effectivement d’échos que dans deux contextes, celui du surréalisme avec le
probléme, disons, du langage automatique ; et puis, vers les années cinquante-soixante, a une époque
ou le probléme du rapport entre littérature et structure linguistique n'était pas seulement un
probléme théorique, mais aussi un horizon littéraire. (Foucault 19944, 601)

134
CoSMo )  Comparative Studies in Modernism n. 27 (Fall) « 2025



FOCUS I. TOMA + Michel Foucault, « Dits et écrits » sur le

surréalisme

A ce moment-13, une fois de plus, Foucault montre du doigt le surréalisme en arguant
qu’il n’a pas su saisir 'enjeu fondamental de I'écriture de Roussel : « Les surréalistes ont
vu dans son ceuvre une sorte de Douanier Rousseau, une sorte de naif de la littérature,
alors ils s’en amusaient. » (ibid., 605)

Mais la démarcation qu’établit Foucault entre les deux perceptions de I'ceuvre de
Roussel n’a pas toujours été aussi nette ; « La folie dans I'ceuvre de Raymond Roussel »,
un texte inédit publié dans Michel Foucault. Folie, langage, littérature et datant, selon
Judith Revel qui en rédige I'introduction, de la seconde moitié des années 1960, suggere
une continuité entre les deux contextes ayant contribué a la visibilité de cette ceuvre. Se
référant a I'idée moderne que « la littérature ne se fait ni avec des idées, ni avec des
sentiments, ni avec des impressions, mais avec du langage, et des lois qui sont internes a
ce langage », qu’elle est « une certaine maniére d’étre du langage par rapport a lui-méme
et aux choses », Foucault rappelle que « tout ceci s’est trouvé, et fut trouvé réellement
dans I'ceuvre de Roussel par les surréalistes, par Michel Leiris, par Butor et Robbe-
Grillet » et que l'auteur des Impressions d’Afrique «invente [...] ce qui constitue
Iessentiel de la littérature moderne, au point que successivement Breton, Leiris, Robbe-
Grillet, Butor, le découvrent comme le “découvreur” de ce qu'ils sont » (Fruchaud,
Lorenzini, Revel 2019, 118-119). Certes, Foucault ne manque pas de souligner, 14 aussi,
au sujet de la réception de cette ceuvre, que « Breton et les surréalistes I'ont crue
ésotérique, et animée d’un sens mystique >, mais le ton y semble plus conciliant. Il y a
lieu de penser de ce fait que le philosophe a écrit ce texte apres la mort de Breton, cette
circonstance ayant pu atténuer l'intensité de son propos. Mais quel que soit le motif de
cette attitude apparemment moins intransigeante vis-a-vis de Breton, n’est-on pas en
droit de la considérer plus conforme a ce qui exprime, non pas « Fronton-virage >, texte
congu dans un contexte bien particulier, & une époque ou le surréalisme tiche de se
réinventer en se rapprochant des traditions ésotériques, mais I'’Anthologie de I'humour
noir dont I'auteur met en avant le procédé de Roussel, son exploration du versant formel
du langage. S’il croit déceler dans sa parole un fonctionnement automatique, il y salue en
méme temps la présence du « rationnel [qui] limite et tempére constamment
l'irrationnel », de « ’homme conscient extrémement laborieux [ ...] aux prises avec
I'homme inconscient extrémement impérieux » (Breton 1966, 291). L'image que les
surréalistes avaient de Roussel est aussi celle-ci.

Le surréalisme a I'aune de Tel Quel

L’année 1963 n’est pas seulement celle qui voit la parution, au mois de mai, du
Raymond Roussel de Foucault, mais aussi, trois mois plus tard, celle de sa participation au
colloque « Une littérature nouvelle ? » organisé a Cerisy-la-Salle par le groupe Tel Quel.
Pour lancer le « Débat sur le roman », qu’il dirige lui-méme, il confronte les expériences

135
CoSMo )  Comparative Studies in Modernism n. 27 (Fall) « 2025



FOCUS I. TOMA + Michel Foucault, « Dits et écrits » sur le

surréalisme

littéraires de Tel Quel et du surréalisme sous I'angle de leur rapport a certains vécus
singuliers et au langage. A partir du constat que les deux mouvements accordent une
attention particuliére a des états et phénomeénes comme « le réve », «la folie », «la
déraison », « la répétition », « le double », «la déroute du temps », « le retour », il
s'interroge sur ce qui, en dépit de cette «sorte disomorphisme » dont il se dit
« frappé », distingue les usages littéraires qu'ils en font (1994e, 338).

La premiére démarcation qu’il opére concerne le type d’expérience dans lequel sont
transformées les manifestations énumérées; expérience psychologique pour le
surréalisme, réflexive, pour Tel Quel :

Il me semble [...] que les surréalistes avaient placé ces expériences dans un espace qu’on pourrait
appeler psychologique [ ...] ; en faisant ces expériences, ils découvraient cet arriére-monde, cet au-
dela ou en-deca du monde et qui était pour eux le fond de toute raison. Ils y reconnaissaient une sorte
d’inconscient, collectif ou non. Je crois que ce n’est absolument pas ce que 'on trouve [ ... ] dans le
groupe Tel quel; [ ...] il ne les place pas dans I'espace de la psyché¢, mais dans celui de la pensée [ ... ].
Pourquoi est-ce que Bataille a été pour I'équipe de Tel quel quelqu'un de si important, sinon parce
que Bataille a fait émerger des dimensions psychologiques du surréalisme quelque chose qu’il a
appelé « limite », « transgression », « rire », « folie », pour en faire des expériences de pensée ?

(ibid., 338-339)

A la différence de Tel Quel et de Bataille, le surréalisme n’aurait pas su dissoudre le
songe, la folie et I'imagination dans une écriture qui les rende équivoques, incompatibles
avec les catégories dont on se sert habituellement pour les cerner.

En outre, les surréalistes, et ce commentaire rejoint la critique adressée par Foucault
a leur lecture de Roussel, auraient vu dans le langage un simple outil d’exploration de la
psyché ou de représentation de cette recherche. Pour eux, « le langage n’était au fond
qu'un instrument d’accés ou encore qu’une surface de réflexion pour leurs expériences »,
non pas, comme chez un Sollers par exemple, évoqué par Foucault dans son discours,
« 'espace épais dans lequel et a I'intérieur duquel se font ces expériences », ’est-a-dire
la matiére premiére méme de la littérature (ibid., 339).

Ces propos préliminaires de Foucault invitant les participants au débat a situer la
pensée littéraire de Tel Quel par rapport au surréalisme n’ont pas atteint leur cible ;
complétement absent du long dialogue qui a suivi, le surréalisme ne semble pas, lors de
cette rencontre, pouvoir jouer un rdle dans la réflexion sur la « nouvelle littérature ».
Foucault en aurait-il mal plaidé la cause ? C’est ce que pense Sebbag qui, persuadé que la
lecture foucaldienne du surréalisme a été fagonnée par les considérations de Blanchot a
'endroit de I'écriture automatique, estime que « [c]e jour-13, Foucault oublie la lecon »
(Sebbag 2015, 249) de l'auteur de L’Espace littéraire. Cette «lecon », Sebbag la
condense dans quelques citations tirées de « Continuez autant qu’il vous plaira », essai
paru en février 1953 dans La Nouvelle N.R.F., peu de temps aprés la parution du recueil
des entretiens radiophoniques de Breton et de Parinaud. Le titre de I'essai renvoie de

136
CoSMo )  Comparative Studies in Modernism n. 27 (Fall) « 2025



FOCUS I. TOMA + Michel Foucault, « Dits et écrits » sur le

surréalisme

toute évidence aux fameuses recommandations formulées par Breton dans le Manifeste
du surréalisme : « Continuez autant qu’il vous plaira. Fiez-vous a la source inépuisable du
murmure. » (Breton 2002, 41-42) Mis en avant par Blanchot, ce « murmure » de la
parole en train d’émerger serait identique, selon Sebbag, a celui qui traverse les écrits de
Foucault et que celui-ci « associe automatiquement au langage, a I'écriture ou a la
littérature ». La preuve? Un «florilege » de citations ayant pour dénominateur
commun la métaphore du « murmure » (Sebbag 2015, 250). Héritage surréaliste,
vraiment ? Voila qui peut paraitre moins certain que ne le voudrait Sebbag.

Toujours en 1963, Foucault publie dans Critique « Distance, aspect, origine », un
texte dans lequel il confronte & nouveau, incidemment, les maniéres dont le surréalisme
et Tel Quel envisagent et pratiquent I'écriture du réve et de la folie. « Le regard attentif
que Tel quel porte sur Breton n’est pas rétrospection » (Foucault 1994g,279), considére-
t-il, en soulignant ainsi la parenté qu’il percoit sous cet aspect entre les deux avant-gardes.
Et de montrer aussitot ce qui a son avis les sépare :

Et pourtant, le surréalisme avait engagé ces expériences dans la recherche d’une réalité qui les rendait
possibles et leur donnait au-dessus de tout langage [...] un pouvoir impérieux. Mais si ces
expériences, au contraire, pouvaient étre maintenues la ou elles sont, en leur superficie sans
profondeur [...] ? Sile réve, la folie, la nuit ne marquaient I'emplacement d’aucun seuil solennel,
mais tracaient et effacaient sans cesse les limites [ ... ] ? (ibid., 279-280)

Se servant du langage comme d’un moyen pour ticher de repousser les frontiéres de
I'intelligible, en idéalisant, qui plus est, inconscient, le surréalisme méconnaitrait le
véritable pouvoir du langage : s’affirmer comme réalité souveraine et pure horizontalité
ou réve et veille, folie et raison, réel et imaginaire cohabitent. Cette ligne de démarcation
tracée par Foucault, quoique trés nette, ne traduirait pas, a en croire le fidele défenseur
du surréalisme qu’est Sebbag, le fond de sa pensée : « En réalité, Foucault sent bien que
ce programme de recherches n’est pas nouveau, car il n’y a aucune solennité a franchir le
seuil du réve ni chez Jarry ni chez Breton. » (Sebbag 2015, 253) Pourtant les mots ne
mentent pas, et jusqu’a preuve du contraire on est contraint de s’en tenir a ce qu’ils disent.

Le virage de 1966

Quelques jours apreés la mort de Breton, le magazine Arts Loisirs dirigé par A.
Parinaud rend hommage au grand disparu. A cette occasion, dans un entretien accordé a
Claude Bonnefoy, Foucault évoque, élogieusement, le leader surréaliste. L'image qu’il
donne de lui est éclatante, mais le caractére apologétique de ses considérations n’est-il
pas attribuable, du moins en partie, aux codes régissant les discours prononcés
d’habitude dans ce type de circonstances 2 Ce n’est pas de cet avis qu’est Sebbag qui

137
CoSMo )  Comparative Studies in Modernism n. 27 (Fall) « 2025



FOCUS I. TOMA + Michel Foucault, « Dits et écrits » sur le

surréalisme

trouve, au contraire, que Foucault, & ce moment-13, « n’a plus rien a cacher » et qu’il
« assume tout I'héritage surréaliste portant sur le langage, le savoir et I'expérience »
(ibid., 260). On ne souscrira pas a cette conclusion hasardeuse. On ne niera pas non plus,
par ailleurs, que les propos de Foucault, fussent-ils marqués par I'émotion de la
disparition de Breton, livrent une analyse plus nuancée et plus minutieuse de ce que la
modernité doit au surréaliste.

Deux choses retiennent I'attention dans cet entretien, toutes les deux étonnantes au
vu des commentaires antérieurs de Foucault.

D’abord, Breton y est présenté comme le véritable fondateur de cette catégorie que
Foucault appelle l'expérience” :

[Cle qu'on lui doit vraiment en propre, c’est la découverte d’un espace qui n’est pas celui de la
philosophie, ni celui de la littérature, ni celui de I'art, mais qui serait celui de I'expérience. Nous
sommes aujourd’hui a un dge oul'expérience | ... ] se développe avec une richesse inouie a la fois dans
une unité et une dispersion qui effacent les frontiéres des provinces autrefois établies.

Tout le réseau qui parcourt les ceuvres de Breton, de Bataille, de Leiris, de Blanchot, qui parcourt les
domaines de I'ethnologie, de I'histoire de I'art, de I'histoire des religions, de la linguistique, de la
psychanalyse, efface a coup stir les vieilles rubriques dans lesquelles notre culture se classait elle-
méme et fait sous nos yeux apparaitre des parentés, des voisinages, des relations imprévues. Il est tres
probable que c’est 2 la personne et a 'ceuvre d’André Breton qu’on doit [ ... ] cette nouvelle unité de
notre culture. (1994c, 556-557)

C’est a cette culture de I'dge de 'expérience que Foucault rattache d’ailleurs son
propre travail : « Je suis un expérimentateur en ce sens que j’ écris pour me changer moi-
méme et ne plus penser la méme chose qu'auparavant. » (1994b, 42) L’expérience
coinciderait avec une activité réflexive qui ferait advenir du sens en fracassant les cadres
de pensée conventionnels, en contrecarrant la compartimentation trop stricte ou

? La posture de Foucault en tant que lecteur d’ceuvres littéraires n’est bien str pas celle d’un critique
littéraire. Son interrogation porte sur le statut de la littérature en tant que discours distinct de tous les
autres, et plus particuliérement sur les conditions dans lesquelles un texte donné est reconnu par
linstitution littéraire comme relevant de ce champ. De ce fait, les créations auxquelles il s’intéresse sont
celles qui viennent ébranler le statut méme de la littérature, & commencer par le concept traditionnel de
sujet, instance fondatrice, rationnelle et souveraine dont émaneraient toutes les significations de 'ceuvre.
Ainsi, les formes d’écriture sur lesquelles il porte son regard sont celles qui mettent en scéne un sujet
échappant a toute tentative de catégorisation, de récupération, de normalisation. Les ceuvres d'un Artaud
ou d’un Roussel, par exemple, se donnent a lire en tant qu’expériences, c’est-a-dire comme « quelque
chose dont on sort soi-méme transformé » (Foucault 1994b, 42). L’expérience consiste, dans I'acception
de Foucault, & étre confronté a la limite, & ce qui est de 'ordre de I'impensable, de I'impossible, a
« parvenir a un certain point de la vie qui soit le plus pres possible de I'invivable », & « arracher le sujet a
lui-méme », & «faire en sorte quil ne soit plus lui-méme ». « Clest une entreprise de dé-
subjectivation. » (ibid., 43) Cette expérience transformatrice, comme I'explique Judith Revel dans son
Vocabulaire de Foucault, est celle ot le sujet « affronte en réalité la folie, la mort, la nuit ou la sexualité »
(Revel 2002, 32).

138
CoSMo )  Comparative Studies in Modernism n. 27 (Fall) « 2025



FOCUS I. TOMA + Michel Foucault, « Dits et écrits » sur le

surréalisme

arbitraire des champs de savoir. L’expérimentateur serait celui qui parviendrait a élargir
I'intelligibilité de la réalité humaine en découvrant non pas ce dont il a fait 'hypothése,
ce quil a prévu de découvrir, mais en libérant des formes de savoir insoupgonnées, en
faisant émerger des connaissances qu’il n’avait pas anticipées. Sans étre attaché
exclusivement a un objet et & une méthode, en laissant la porte ouverte au nouveau,
I'expérimentateur rendrait possible un savoir qui serait de l'ordre d'une sorte de
révélation. Entre son travail qui fait apparaitre des « parentés », des « voisinages » et
des « relations imprévues > et les rapprochements opérés par le surréalisme, il n’y aurait
pas, suggere Foucault, de différence de nature.

Notamment, ce par quoi Breton a contribué a I'avénement de 'expérience, c’est la
suppression des frontiéres entre la littérature et savoir :

Ce quime parait le plus important, c’est que Breton a fait communiquer, pleinement, ces deux figures
longtemps étrangeres : écrire et savoir ; la littérature francaise, jusqu’a lui, pouvait bien étre toute
tramée d’observations, d’analyses, d’idées ; elle n’était jamais — sauf chez Diderot — une littérature du
savoir. [...] Breton accueillle] le savoir dans I'expression (avec la psychanalyse, 'ethnologie,
I'histoire de Iart, etc.)

[...] Pour Breton, I'écriture devenue savoir (et le savoir devenu écriture) est [...] un moyen de
pousser 'homme hors de ses limites, de I'acculer a I'infranchissable, de le mettre au plus prés de ce
qui est le plus loin de lui. De la I'intérét qu'il portait a 'inconscient, 4 la folie, au réve. (ibid., $54-555)

La volonté d’élargir le domaine de I'intelligible se manifesterait dans le surréalisme
non pas tout simplement par le fait d’emprunter a certaines disciplines des postulats et
des pratiques, mais par le fait d’avoir repensé le statut méme de I'écriture devenue vecteur
de savoir. Sans se contenter de rester extérieur a I'idée, le langage, doté de pouvoirs
nouveaux, crée le savoir, contribue a son émergence ; la littérature qui fait ceuvre de
connaissance tient le langage pour I'instrument méme qui illumine I'inconnu. Loin de
tout intellectualisme, cette littérature-savoir définie par Foucault, ot le verbe joue un réle
actif dans l'acte réflexif, cette littérature-transgression ou le sujet se départit de ses
réflexes pour faire advenir du sens, s’est propagée avec une force particuliére a son
époque :

Jail'impression que cette belle abolition du partage entre savoir et écriture a été trés importante pour
I'expression contemporaine. Nous sommes précisément en un temps ou 'écrire et le savoir sont
profondément enchevétrés comme en témoignent les ceuvres de Leiris, de Klossowski, de Butor, de
Faye. (ibid., 555)

De méme que Nietzsche, Breton appartiendrait a la famille de fondateurs qui
« creusent et évident », qui font « croitre le désert ». Distincts en cela des fondateurs
qui, comme Husserl et Picasso, « édifient et posent la premiere pierre », ils bousculent
les modes de pensée établis et redéfinissent les régles du jeu. « Certes, ajoute Foucault,
I'institution surréaliste a masqué ces grands gestes muets qui ouvraient devant eux

139
CoSMo )  Comparative Studies in Modernism n. 27 (Fall) « 2025



FOCUS I. TOMA + Michel Foucault, « Dits et écrits » sur le

surréalisme

I'espace », mais il est certain, fait-il remarquer a son interlocuteur, que « nous sommes
actuellement dans le creux laissé derriére lui par Breton. » (ibid., 554) Toujours en 1966,
dans Les Mots et les choses, qui parait en avril, Foucault reconnait déja au surréalisme
d’avoir produit, quoique « sous une forme encore bien travestie », les premiéres formes
de littérature-expérience, de cette écriture qui, dans le sillage de Kafka, chez Bataille et
Blanchot notamment, allait cristalliser, « de plus en plus purement », « 'expérience de
la mort>», «de la pensée impensable », «de la répétition », «de la finitude »
(Foucault 1966, 395).

Le second commentaire surprenant livré par Foucault au cours de I'entretien avec C.
Bonnefoy concerne le statut dont jouit I'écriture chez les surréalistes. Pour la premiere
fois, ne la reléguant plus au rang d’instrument de prospection de la psyché, de porte
d’acces a la surréalité ou de miroir reflétant ces explorations, il la place au coeur de leurs
préoccupations : « Elle s'impose en dehors de tout ce qui peut se dire a travers elle »
(Foucault 1994c, 556). C’est ainsi que Breton découvre «toute la dynastie de
I'imagination que la littérature frangaise avait chassée : I'imagination, c’est moins ce qui
nait dans le coeur obscur de 'homme que ce qui surgit dans I'épaisseur lumineuse du
discours » (ibid.). Le chemin menant quelque part auquel Foucault semblait associer
Iécriture surréaliste devient ce lieu ot le mot affirme sa souveraineté créatrice.

Ainsi, c’est dans son devenir et ses inflexions que le regard porté par Foucault sur le
surréalisme est a comprendre. Les commentaires qui jalonnent le parcours attestant de
son intérét pour Breton, le surréaliste a l'endroit duquel il s’exprime presque
exclusivement, sont a mettre en perspective et a confronter si I'on veut les situer
rigoureusement dans 'espace de sa réflexion sur les écritures de la modernité. Peut-étre
que la véritable pensée de Foucault sur le surréalisme ne se trouve ni dans son rejet sans
appel delalecture bretonienne de Roussel, du démolissement de laquelle dépend la force
de sa propre interprétation, ni dans 'hommage qu’il rend a Breton le lendemain de sa
disparition, mais dans leur atténuation réciproque.

140
CoSMo )  Comparative Studies in Modernism n. 27 (Fall) « 2025



FOCUS I. TOMA + Michel Foucault, « Dits et écrits » sur le

surréalisme

BIBLIOGRAPHIE

ARTIERES, Ph., BERT, J.-F., POTTE-BONNEVILLE, M., REVEL, J. (dir.) 2013. Michel Foucault. La
grande étrangére. Paris : Editions EHESS.

BLANCO, A. G. 2023. « Foucault on Raymond Roussel: The Extralinguistic outside of Literature ».
Theory, Culture & Society 40/1-2. <doi.org/10.1177/026327642095045>.

—2023. Michel Foucault y la literatura : teoria, vida, politica. Berlin et Boston : De Gruyter.

BRETON, A. 2002. Manifestes du surréalisme. Paris : Gallimard.

~ 1999 [1948]. « Fronton-virage ». In QSuvres complétes, t. I11. Edition établie par Marguerite Bonnet,
840-861. Paris : Gallimard.

- 1992 [1933]. « Introduction » aux Contes bizarres d’Arnim. In GEuvres complétes, t. I1. Edition établie
par Marguerite Bonnet, 341-360. Paris : Gallimard.

- 1966 [1940]. Anthologie de I'humour noir. Paris : Jean-Jacques Pauvert.

BRUGERE, F. 2003. « Foucault et Baudelaire. L’enjeu de la modernité ». In Pierre-Frangois Moreau
(dir.). Lectures de Michel Foucault, 79-91. Lyon : ENS Editions.

DURING, S. 2018. « Foucault and Literary Theory ». In Lisa Downing (dir.). After Foucault, 79-92.
Cambridge University Press.

DURING, S. 1992. Foucault and Literature. Towards a Genealogy of Writing. Londres et New York :
Routledge.

Favreau, J.-F. 2012. Vertiges de I'écriture. Michel Foucault et la littérature (1954-1970). Lyon: ENS
Editions.

FOUCAULT, M. 1994a [1983]. « Archéologie d’une passion ». In Dits et écrits, t. IV. Edition établie par
Daniel Defert et Francois Ewald, 65-119. Paris : Gallimard.

— 1994b [1978]. « Entretien avec Michel Foucault ». In Dits et écrits, t. IV. Edition établie par Daniel
Defert et Francois Ewald, 41-95. Paris : Gallimard.

- 1994c [1966]. « Un nageur entre deux mots ». Entretien avec Claude Bonnefoy. In Dits et écrits, t. L.
Edition établie par Daniel Defert et Francois Ewald, 554-557. Paris : Gallimard.

— 1994d [1964]. «Pourquoi réédite-t-on 'ceuvre de Raymond Roussel ? Un précurseur de notre
littérature moderne ». In Dits et écrits, t. I. Edition établie par Daniel Defert et Frangois Ewald, 421-424.
Paris : Gallimard.

—1994e [1964]. « Débat sur le roman ». In Dits et écrits, t. 1. Edition établie par Daniel Defert et Frangois
Ewald, 338-390. Paris : Gallimard.

— 1994f [1963]. « Préface 4 la transgression ». In Dits et écrits, t. 1. Edition établie par Daniel Defert et
Francois Ewald, 233-250. Paris : Gallimard.

- 1994¢ [1963]. « Distance, aspect, origine ». In Dits et écrits, t. . Edition établie par Daniel Defert et
Francois Ewald, 272-28S. Paris : Gallimard.

~1994h [1962]. « Dire et voir chez Raymond Roussel ». In Dits et écrits, t. 1. Edition établie par Daniel
Defert et Frangois Ewald, 205-215. Paris : Gallimard.

- 1994i [1954]. « Introduction » & Le Réve et I’Existence de Ludwig Binswanger. In Dits et écrits, t. L.
Edition établie par Daniel Defert et Frangois Ewald, $99-608. Paris : Gallimard.

— 1966. Les Mots et les choses. Une archéologie des sciences humaines. Paris : Gallimard.

- 1963. Raymond Roussel. Paris : Gallimard.

FREMOND E. 2015. «Les inconnu(e)s du surréalisme ». In Mélusine: <https://www.melusine-
surrealisme.fr/wp/les-inconnues-du-surrealisme> [ Last Visited 09/12/2025].

FRUCHAUD, H.-P., LORENZINI, D., REVEL, J. 2019. Michel Foucault. Folie, langage, littérature. Paris :
Librairie philosophique J. Vrin.

141
CoSMo )  Comparative Studies in Modernism n. 27 (Fall) « 2025



FOCUS I. TOMA + Michel Foucault, « Dits et écrits » sur le

surréalisme

GROS, F. 2004. « De Borges 2 Magritte ». In Philippe Artieres (dir.). Michel Foucault, la littérature et les
arts, 15-22. Paris : Kimé.

HIGUERA-ESPIN (DE LA), J. 2020. « Ontologie de Ia littérature et subjectivité chez Foucault ».
Cédille. Revista de estudios franceses 17 : 227-241.

JENNY, L. 2016. « Foucault et la littérature. Une passante ». Critique 835 : 982-992.

JOUSSET, Ph. 2022. « Michel Foucault et la littérature. D’'un romantisme “apocalyptique” au Sujet
complexe”. Poétique 191 : 3-16.

LIOTTA, D. 2010. « Une nouvelle positivit¢ Michel Foucault: de la littérature au militantisme .
Archives de philosophie 73/3 : 485-509.

MACHEREY, P. 2011. « Avec Foucault et Roussel ». Cahier de 'Herne 95 : 177-180.

Machado, R. 1999. Foucault, a filosofia e a literatura. Rio de Janeiro : Zahar.

NIGRO, R. 2004. « Foucault, lecteur et critique de Bataille et Blanchot ». In Philippe Artiéres (dir.).
Michel Foucault, la littérature et les arts, 23-435. Paris : Kimé.

PIEGAY-GROS, N. 2004. « La critique littéraire et la pensée de Foucault ». In Philippe Artiéres (dir.).
Michel Foucault, la littérature et les arts, 87-107. Paris : Kimé.

REVEL, J. 2004. « La naissance littéraire du biopolitique ». In Philippe Artiéres (dir.). Michel Foucault,
la littérature et les arts, 47-69. Paris : Kimé.

—2002. Le Vocabulaire de Foucault. Paris : Ellipses.

SABOT, Ph. 2003. « La littérature aux confins du savoir : sur quelques “dits et écrits” de Michel
Foucault ». In Pierre-Frangois Moreau (dir.). Lectures de Michel Foucault, 17-33. Lyon : ENS Editions.
SEBBAG, G. 2015. Foucault Deleuze. Nouvelles impressions du surréalisme. Paris : Hermann.

SFORZINI, A. 2014. « Michel Foucault entre histoire et fiction ». In Marie Panter et alii (dir.).
Imagination et histoire : enjeux contemporains. PU de Rennes. < doi.org/10.4000/books.pur.49586 >.

142
CoSMo )  Comparative Studies in Modernism n. 27 (Fall) « 2025





